

## A Comparative Study of Three English Translations of Sūrat al-Māʿūn by Umm Mohammad, B.A. Irving, and Thomas Cleary \*

Seyyed Hossein Alavi ' and Mohammadreza Sabzi '

#### **Abstract**



The translation of the Qur'an into various languages, particularly English, by both new Muslims and non-Muslims, has played a significant role in introducing Islamic teachings to a global audience. These translations, influenced by the cultural and religious backgrounds of the translators, can exhibit notable differences in conveying Qur anic concepts. The importance of examining such translations lies in the fact that, despite their similar appearance, semantic and linguistic differences can impact the understanding and interpretation of the audience. The primary focus of this research is to analyze three English translations of Sūrat al-Mā'ūn by Umm Mohammad, B.A. Irving, and Thomas Cleary, identifying their differences, and explaining and analyzing their strengths and weaknesses. To achieve this, a comparative analysis method based on criteria such as accuracy in conveying meaning, writing style, and fidelity to the original text has been employed. Accordingly, the literary and stylistic features of each translation are first examined under the relevant verses, and then, through a comparison of the three translations, the best and most suitable translation is selected. The findings of this study indicate that Umm Mohammad's translation excels in accurately reflecting the precise meanings of Qur'anic words and concepts, though its language is relatively complex. B.A. Irving's translation tends toward fluency and simplicity but lacks semantic precision in some instances. Thomas Cleary's translation successfully balances accuracy and ease of understanding for English-speaking audiences, though it occasionally leans toward interpretive approaches.

**Keywords:** Non-Muslim Translations, English Translation of Sūrat al-Māʿūn, Umm Mohammad's Translation, B.A. Irving's Translation, Thomas Cleary's Translation.

<sup>\.</sup> Assistant Professor, Department of Quranic Studies and Orientalists, Al-Mustafa International University and Researcher at Al-Mustafa International Research Institute, Afghanistan; (syedhosein alaviiri@miu.ac.ir)

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup>. Graduate Student, Quran and Orientalists Program, Specialized Center for Imam Ali ibn Abi Talib (A) Qom, Iran, "Corresponding Author"; (mohamadrezasabzi<sup>†</sup>• @yahoo.com)



مقاله علمی ـ پژوهشی

# بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون \*

 $^{\mathsf{T}}$ سید حسین علوی  $^{\mathsf{H}}$  و محمدرضا سبزی



چکیده

ترجمه قرآن به زبانهای مختلف، به ویژه انگلیسی، توسط نومسلمانان و غیر مسلمانان، نقش بسزایی در معرفی آموزههای ا سلامی به مخاطبان جهانی ایفا کرده ا ست. این ترجمهها، با توجه به زمینههای فرهنگی و دینی مترجمان، می توانند تفاوتهای چشمگیری در انتقال مفاهیم قرآنی ایجاد کنند. اهمیت بررسی این نوع ترجمهها در آن است که، به رغم ظاهر مشابه، تفاوتهای معنایی و زبانی در آنها می تواند بر فهم و تفسیر مخاطبان تأثیر بگذارد. مسئلهٔ اصلی پژوهش حاضر بررسی سه ترجمه انگلیسی اُم محمد، بالنتین ایروینگ و توماس کلییری از سورهٔ ماعون و کشف تفاوتهای آنها و تبیین و تحلیل نقاط قوت و ضعف آنها از این رهگذر است. برای رسیدن به پاسخ سوال مد نظر، از روش تحلیل تطبیقی بر پایه معیارهایی همچون دقت در انتقال معنا، سبک نگارش و وفاداری به متن اصلی استفاده شده است. بنابراین، ابتدا ویژگیهای ادبی و نگارشی هر ترجمه ذیل آیه مربوطه تبیین و بررسی شده و سپس از رهگذر مقایسهٔ سه ترجمه، بهترین و مناسب ترین ترجمه انتخاب شده است. یافتههای این پژوهش نشان می دهد که ترجمه اُم محمد به لحاظ دقت در انعکاس معنای دقیق کلمات و مفاهیم قرآنی برتری دارد، اما زبان آن نسبتاً پیچیده است. ترجمه بالنتین ایروینگ به روانی و سادگی زبان گرایش داشته، اما در برخی موارد از دقت معنایی آن کاسته شده است. ترجمه توماس کلییری نیز تلاشی موفق در حفظ تعادل میان دقت و سهولت درک برای مخاطب انگلیسی زبان داشته، اما در بعضی موارد تفسیرگرایانه عمل کرده است.

واژگان کلیدی: ترجمه های غیر مسلمانان، ترجمهٔ انگلیسی سوره ماعون، ترجمه اُم محمد، ترجمه بالنتین ایر وینگ، ترجمه توماس کلییری.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۳٬۰۶/۲۱؛ تاریخ اصلاح: ۱٤٠٣/۰۸/۱۳ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٣/۰۸/۱۲.

١. استلايار گروه قرآن و مستشرقان، جامعة المصطفى ص العالمية و يژوهشگر يژوهشگاه بين المللى المصطفى، افغانستان؛ (syedhosein\_alaviin@miu.ac.ir)

۲. دانشجوی رشته قرآن و مستشرقان، مرکز تخصصی امام علی ابن ابی طالب ع، قم: ایران، «نو یسنده مسئول»: (mohamadrezasabzi ۹۰ (@yahoo.com)



#### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۲۰۹-۳۲۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینک، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سد حسب علمی و محمد شا سنت

#### مقدمه

ترجمه قرآن کریم به زبان های مختلف همواره یکی از چالش های اساسی در حوزه مطالعات اسلامی و زبان شناسی به شمار میرود. این کتاب مقدس، با ساختار زبانی و محتوایی منحصر به فرد خود، مفاهیمی عمیق در زمینه های دینی، اخلاقی و اجتماعی ارائه می دهد که انتقال صحیح آن به زبان های دیگر، نیازمند دقت، دانش و مهارت بالاست (زمانی و قافی، ۱۶۰۳).

سوره مبارکه ماعون یکی از سوره های کوتاه قرآن کریم است که علی رغم حجم اندک خود، مضامین اجتماعی و اخلاقی ارزشمندی را در بر دارد. این ویژگی ها، ترجمه آن به زبان انگلیسی را از اهمیتی ویژه برخوردار کرده است.

در این را ستا، برر سی سه ترجمه برجسته از مترجمان معروف، خانم ام محمد (Emily Assami)، بالنتین ایروینگ (Thomas Cleary) و توماس کلییری (Thomas Ballentine Irving) زمینه ای مناسب برای تحلیل دقیق رویکردهای ترجمه و چگونگی انتقال مفاهیم اصلی این سوره فراهم می کند.

بیان مسئله: ترجمه قرآن کریم به دلیل پیچیدگی های زبانی و فرهنگی، همواره با چالشهای قابل توجهی مواجه بوده است. مترجمان نه تنها باید به ترجمه دقیق و لغوی واژگان توجه دا شته با شند، بلکه باید توانایی انتقال پیام و روح حاکم بر متن را نیز دارا باشند. این مسئله به ویژه در مورد سوره ماعون، که به موضوعاتی چون نفاق، انفاق و مسئولیتهای اجتماعی می پردازد، از اهمیت بیشتری برخوردار است. در این پژوهش، سه ترجمه انگلیسی از سوره ماعون مورد برر سی قرار گرفته است تا مشخص شود هر یک از مترجمان چگونه این مفاهیم را به زبان انگلیسی منتقل کرده اند و تا چه اندازه توانسته اند دقت معنایی و مفهومی متن اصلی را حفظ کنند.

ضرورت بحث: گسترش اسلام در جهان و افزایش تعداد افرادی که به دنبال فهم قرآن به زبانهای غیرعربی هستند، اهمیت بالای ترجمههای دقیق و صحیح این کتاب مقدس را برجسته میسازد. ترجمههای مختلف قرآن، به ویژه سوره هایی با مضامین اجتماعی و اخلاقی مانند سوره ماعون، می تواند تأثیر عمیقی بر درک مخاطبان از مفاهیم دینی داشته باشد. از این رو، تحلیل و مقایسه ترجمههای مختلف، کمک شایانی به شناسایی نقاط قوت و ضعف هر ترجمه و بهبود ترجمههای آینده خواهد کرد. همچنین، این بحث می تواند به تبیین رویکردهای متفاوت مترجمان در مواجهه با متون مقدس و بررسی چگونگی تأثیر این رویکردها بر فهم و تفسیر آیات قرآنی کمک کند.



### معرفي مترجمان

امیلی آسامی: یکی از شخصیتهای شناخته شده در زمینه دعوت اسلامی است که در نیمه دوم قرن بیستم میلادی فعالیت داشت. او به خاطر داستان پرآوازهاش در مورد گرویدن به اسلام و فعالیتهایش در ترویج آموزههای اسلامی، به ویژه در بین غیرم سلمانان، معروف است. مترجمی که در این نوشتار با نام «Emily Assami» از وی یاد می شود. قابل ذکر است که این ترجمه، علی رغم اینکه خانمها «ماری کندی» و «امه الله بنتلی» نیز در نگارش آن شریک هستند، به نام امیلی آسامی شناخته شده است. ایشان با رویکردی تفسیری به ترجمه قرآن کریم پرداخته و تلاش کرده است تا معانی آیات را با دقت بالا به زبان انگلیسی منتقل کند. ترجمه او به دلیل دقت در انتقال معانی و اهتمام به تفاسیر اسلامی، مورد توجه قرار گرفته است (۳۲۲۲۲۳).

بالنتین اروینگ: توماس بالنتین ایروینگ مستشرق آمریکایی بود که در سال ۱۹۱۶ متولد و در سال ۲۰۰۲ درگذشت. او از مترجمان صاحبنامی است که با تأکید بر دقت زبانی و تطابق با ساختار ادبی قرآن، ترجمهای ارائه کرده است که سعی در حفظ سبک ادبی و هنری متن اصلی دارد. ایروینگ با رویکردی علمی به بررسی ز بان قرآن پرداخته است. در این نوشت تار، از وی با عنوان «ThomasBallentine Irving» یاد می شود. وقتی او دین خود را از مسیحیت به اسلام تغییر داد، نام اسلامی «طه» را برای خود انتخاب کرد. ایشان از اولین آمریکاییها بود که قرآن را به زبان انگلیسی ترجمه کرد و ترجمه وی به عنوان یک ترجمه محبوب و معتبر بین مسلمانان رواج یافت. وی در سال ۱۸۹۳ جایزه ستاره امتیاز را از دولت پاکستان برای خدماتش در را ستای ترجمه قرآن به ا سلام دریافت کرد (www.al-islam.org/person/dr-t-b-irving).

توماس کلیبری: مترجم آمریکایی متولد ۲۶ آوریل ۱۹۶۹ بود که در سن ۷۲ سالگی درگذشت. «Thomas Cleary»به دلیل تخصصش در ترجمه متون اسلامی و فلسفی، ترجمهای روان و قابل فهم از قرآن ارائه داده است. کلیبری تلاش کرده است تا ضمن حفظ معنای اصلی، جنبههای معنوی و اخلاقی قرآن را به مخاطبان غربی منتقل کند. او به عنوان یک پژوهشگر و مستشرق به بررسی و ترویج مفاهیم اسلامی پرداخته و همواره به عنوان یک غیرمسلمان با آثار اسلامی ارتباط برقرار کرده و تغییری در آیسین خود نداده است. http://www.fonsvitae.com/qurancleary.html)

#### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی، و محمد ضاستی

#### بيشينه

کتابی که به طور خاص با موضوع نوشتار پیشرو همراستا بوده و قابل نقد و بررسی باشد، تاکنون نگاشته نشده است؛ اما چند اثر مرتبط با این موضوع در دسترس است که به شرح زیر میباشد:

«قرآن: ترجمهای نو» - م. ا. س. عبدالحلیم: این کتاب به عنوان یکی از منابع مرجع در ترجمه قرآن به زبان انگلیسی، به بررسی انواع ترجمه ها پرداخته است. با این حال، به طور مستقیم به ترجمه های خانم ام محمد، بالنتین ایروینگ و توماس کلیبری که موضوع اصلی نوشتار پیشرو است، اشارهای ندارد.

«رویکردها به قرآن» - جی. آر. هاوتینگ و عبدالقادر آ. شریفی: این کتاب مجموعهای از مقالات مختلف است که به روشهای مختلف ترجمه و تفسیر قرآن می پردازد. مقالات موجود در این اثر به ترجمههای انگلیسی قرآن اشاره می کنند که می تواند برای درک رویکردهای مختلف ترجمه قرآن، از جمله کارهای بالنتین ایروینگ و کلییری مفید باشد؛ اما ترجمه خانم ام محمد در آن بررسی نشده است.

«ترجمه قرآن: چالشهای ترجمه زبان شناختی، سبک شناختی و الهیاتی» – عبدالله سعید: این کتاب به چالشهای ترجمه قرآن و تفاوتهای زبانی، فرهنگی و تفسیری آن میپردازد و ترجمههای انگلیسی را از منظرهای مختلف بررسی می کند. در برخی بخشها، ترجمههای مترجمان مختلف تحلیل شده است، اما مسائل نوشتار پیشرو در این کتاب مطرح نشده است.

«ترجمه انگلیسی قرآن» نوشته عبدالحلیم»: این کتاب یکی از منابع برجسته در زمینه ترجمه قرآن، قرآن به زبان انگلیسی است. نویسنده در این اثر با نگاهی جامع به تاریخچه و روند تکامل ترجمه قرآن، به بررسی ترجمههای مشهور مانند ترجمههای پیکثال، یوسف علی و دیگران پرداخته است. وی با تحلیل دقیق مشکلات معنایی و زبانی که در فرایند ترجمه متون قرآنی وجود دارد، تلاش میکند تا اهمیت حفظ زیبایی های ادبی و بلاغی قرآن را در کنار انتقال دقیق معنای آیات تبیین کند. عبدالحلیم تأکید میکند که هر ترجمهای باید بتواند ارتباط بین خواننده و متن اصلی را حفظ کند و از این رو، ترجمه تنها به معنای انتقال کلمات نبوده، بلکه باید حاوی تفسیری عمیق و درست از مفاهیم دینی و ادبی قرآن باشد. این کتاب علی رغم اینکه منبعی مفید در حوزه مطالعات اسلامی و ترجمه متون مقدس ادبی قرآن باشد. این کتاب علی رغم اینکه منبعی مفید در حوزه مطالعات اسلامی و ترجمههای مورد نظر در این است و راهکارهایی برای بهبود ترجمههای آینده ارائه می دهد، به بررسی ترجمههای مورد نظر در این مقاله اشاره نکرده است.

«الترجمة و التفسير في القرآن» اثر عبدالله دراز: اين كتاب به تحليل ارزشمند رابطه ميان تفسير و ترجمه قرآن يرداخته است، اما برخي نواقص كليدي دارد كه يژوهش حاضر آنها را يوشش مي دهد.





یکی از ضعفهای این کتاب، تمرکز بیش از حد بر مباحث نظری و کلی ا ست؛ دراز با وجود ا شاره به اهمیت تفسیر در ترجمه نمونههای واقعی از تفاوتهای معنایی در ترجمههای خاص را ارائه نمی دهد، که این مسئله درک تأثیرات عملی تفسیر بر ترجمه را برای خواننده دشوار می کند.

ضعف دیگر کتاب، عدم تحلیل مقایسهای و تطبیقی میان ترجمههای مختلف است. دراز به جای بررسی ترجمههای مشخص و رویکردهای مترجمان مختلف، به تحلیلهای نظری پرداخته و از مطالعه موارد عینی و تفصیلی ترجمهها غافل مانده است.

«تاریخ ترجمه قرآن به زبانهای اروپایی»، اثر محمدباقر حجتی: این کتاب یکی از منابع مهم در زمینه تاریخچه ترجمه قرآن به زبانهای مختلف اروپایی است. به طور کلی تاریخچه و تحولات ترجمههای قرآن را از جنبههای تاریخی و فرهنگی مورد بررسی قرار می دهد. در ادامه برخی نقاط قوت و ضعف این کتاب برای شناخت عمیق تر آن اشاره می شود.

نقاط قوت کتاب: ۱. جامعیت تاریخی: کتاب حجتی به طور دقیق تاریخچه ترجمه قرآن به زبانهای اروپایی را از اولین ترجمه ها تا دوره های معاصر مورد بررسی قرار می دهد. این جامعیت، امکان درک بهتر سیر تحولات و تأثیرات متقابل فرهنگی را فراهم می کند؛ ۲. تحلیل فرهنگی و تاریخی: نویسنده با ارائه اطلاعات زمینه ای در باره وضعیت اجتماعی و فرهنگی جوامعی که ترجمه قرآن در آن ها انجام شده، به خواننده کمک می کند تا بهتر بفهمد چگونه و چرا برخی تفاسیر و برداشتها از قرآن شکل گرفته اند؛ ۳. مستند سازی: استفاده از منابع و مستندات تاریخی و پژوهشی به اعتبار کتاب افزوده و آن را به منبعی قابل اعتماد برای مطالعه تاریخی تبدیل کرده است.

ضعفهای کتاب: ۱. عدم تمرکز بر جنبههای زبان شناسی و تطبیقی: هرچند کتاب به بررسی ترجمه های مختلف پرداخته، اما کمتر به تحلیل زبانی و تکنیکی ترجمه ها پرداخته است. برای پژوهشهایی که به بررسی تطبیقی و روشهای ترجمه می پردازند، این جنبه می تواند محدودیت با شد؛ ۲. توجه کمتر به ترجمههای معاصر: کتاب حجتی بیشتر به ترجمههای قدیمی و تاریخی پرداخته و توجه کمتری به ترجمه های مدرن دارد. از این رو، پژوهش هایی که به مقایسه تطبیقی ترجمه های معاصر علاقه مند هستند، ممکن است نیاز به منابع مکمل داشته باشند؛ ۳. عدم بررسی عمیق ترجمه های انگلیسی خاص: در حالی که کتاب به ترجمه های عمومی قرآن پرداخته، به طور خاص ترجمه های افراد خاصی مانند ام محمد، بالنتین ایروینگ یا توماس کلیبری را پوشش نمی دهد.

نقاط قوت مقاله «بررسى تطبيقى سه ترجمه از سوره ماعون»: ١. تحليل تطبيقى دقيق: يكى از نقاط قوت اصلى چنين مقالهاى مى تواند تحليل تطبيقى دقيق ميان سه ترجمه باشد. اين نوع مقايسه به



#### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۲۷، پاییز و زمستان ۱٤٠۳، ص: ۲۹۱-۳۲۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی و محمدرضا سنی

خواننده کمک می کند تا تفاوتهای سبکی، محتوایی و زبانی میان ترجمهها را درک کند؛ ۲. بررسی روشهای ترجمه نقالهای که روشهای مختلف ترجمه ها را بررسی و تحلیل کند، می تواند اطلاعات ارزشمندی در مورد رویکردهای مترجمان مختلف ارائه دهد و نشان دهد که چگونه این رویکردها بر تفسیر و انتقال مفاهیم قرآنی تأثیر گذا شته اند؛ ۳. توجه به محتوای سوره و پیام آن: تحلیل مفهوم و پیام سوره ماعون و مقایسه آن در ترجمههای مختلف، به عمق بخشیدن به بحث مقاله کمک می کند و باعث می شود خواننده بهتر درک کند که چگونه مفاهیم قرآنی در ترجمههای مختلف بازنمایی شده اند.

مقاله حاضر با پرداختن به این ضعفها، با تحلیل تطبیقی و عینی سه ترجمه انگلیسی سوره ماعون توسط ام محمد، بالنتین، و ایرونیگ، به طور مشخص نشان می دهد که چگونه دیدگاههای تفسیری متفاوت این مترجمان به انتخابهای معنایی و زبانی خاص منجر شده است. این مقاله همچنین با بررسی جزئی نگرانه و مقایسه مستقیم، به نقاط قوت هر ترجمه و چگونگی تاثیر تفاوتهای تفسیری و فلسفی بر متن قرآنی پرداخته و خواننده را قادر می سازد تا تأثیر دیدگاههای تفسیری بر ترجمههای قرآن را به طور ملموس درک کند.

ر ساله دکتری «مطالعه تطبیقی ترجمه های انگلیسی سوره ماعون» ( the English Translations of Surah Al-Ma'un):

رساله دکتری با عنوان فوق، نوشته نادیا خان، با ارائه یک مطالعه تطبیقی جامع و استفاده از چارچوبهای نظری معتبر، یکی از پژوهشهای ارزشمند در حوزه مطالعات ترجمه قرآن است. با این حال، علاوه بر نقاط قوت آن، کمبود توجه به تحلیل مخاطب محور و زمینه های تاریخی و فرهنگی، تمرکز بیش از حد بر تفاوتهای زبانی و عدم ارائه پیشنهادهای عملی از جمله نقاط ضعفی است که در پژوهشهای آینده می تواند مورد توجه قرار گیرد.

در نوشتار حاضر، سعی بر آن است که ضمن برطرف کردن نقایص ذکر شده، به نقش خواننده در فهم ترجمه ها توجه ویژه شده و این مهم همواره مد نظر قرار گیرد تا مقاله غنی تر شود و بر مخاطبان گوناگون تأثیر گذاشته و مفاهیم قرآنی را به صورتی که هستند، درک کنند. علاوه بر این، راهکارهایی برای بهبود ترجمه های آینده و اصلاح رویکردهای فعلی ارائه شده است تا برای مترجمان و پژوهشگران کاربردی تر باشد.

محور اصلی بحث، سه ترجمه انگلیسی از قرآن است که یکی از آنها متعلق به خانم ام محمد، دومی به بالنتین ایروینگ و سومی به توماس کلییری تعلق دارد. در این مقاله، هر ترجمه از جنبههای ادبی و لغوی مورد بر رسی قرار می گیرد و در نهایت، ترجمه ای که بیشترین تطابق را با متن مبدأ دارد،



انتخاب می شود. ترجمه فار سی که در ابتدای برر سی هر آیه ارائه می شود، از تفسیر گران سنگ نمونه گرفته شده و مفردات آیه نیز از تفسیر المیزان بیان گردیده است. در بیان نکات تکمیلی نیز از سایر آثار مرتبط بهره برده شده است. در مرحلهٔ بعد، تبیین و بررسی تطبیقی ترجمه های انگلیسی ارائه می شود.

### سورة ماعون

سوره ماعون، صد و هفتمین سوره قرآن کریم با هفت آیه، موضوع تحقیق حاضر است که به صورت تطبیقی و به ترتیب آیات مورد بررسی قرار می گیرد. دلیل انتخاب سوره ماعون از بین ۱۱۶ سوره قرآن کریم این است که سوره ماعون به بررسی مفاهیم کلیدی نظیر "رویت"، "یوم الدین"، "تکذیب دین"، "دع"، "حض"، "طعام مسکین"، "مصلین"، "ساهون"، "رئاء" و "ماعون" که هر کدام بحثهای تفسیری مفصل دا شته و بین مفسران در تفسیر این واژههای عمیق در این سوره اجتماعی اختلاف شده است، می پردازد. متأسفانه، برخی از مترجمان انگلیسی در انتقال این مفاهیم عمیق و معانی اخلاقی و اجتماعی مستتر در سوره، دچار کاستی شده اند. در ادامه، با استفاده از تفسیرهای نمونه و المیزان، این مفاهیم به تفصیل برر سی شده و نقصهای ترجمههای ارائه شده برطرف گردیده تا مخاطب بردا شت مطلوبی از آیات شریفه این سوره داشته باشد.

اولین آیه ای که در این سوره مورد بحث قرار می گیرد آیه «بسم اللّهِ الرَّحْمن الرَّحِیم» است.

## ١. بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ

به نام خداوند بخشنده مهربان

• Emily Assami: Bismillahir-Rahmanir-Raheem

این ترجمه برای کسی که عربی نمی داند و سنخیتی با «بسم الله» ندارد نمی تواند مفهومی تازه را روشن کند و واژگانی با مفهوم جدید در ذهن او جاری کند.

- Thomas Ballentine Irving: In The Name Of God, The Mercy-Giving, The Merciful!
- Thomas Cleary: In The Name Of God, The Benevolent, The Merciful

به نظر می رسد که ترجمهٔ اخیر از میان ترجمه های فوق، مناسب ترین ترجمه برای بسم الله باشد. به دلیل استفاده از کلمه «Benevolent» که در کتب لغت به معنای بخشنده و مهربان است. کلمه Merciful» نیز اصطلاحی است که در انگلیسی برای رساندن معنای مهربانی همراه با بخشندگی مورد استفاده قرار می گیرد.



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۲۷، پاییز و زمستان ۱٤٠۳، ص: ۲۹۱-۳۲۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی و محمدرضا سنی

در این آیه، بهترین ترجمه با توجه به توضیحات و ترجمههای هر سه مترجم، ترجمه کلیبری است. چرا که مترجم سعی کرده است بهترین و رساترین واژهها را برای زبان عربی، که فهم آن نیازمند تسلط زیادی به مبانی و قواعد عربی است، به کار گیرد. این ترجمه در بسیاری از ترجمههای قرآن استفاده شده است و از اصطلاح «The Benevolent, The Merciful» که بهترین معادل انگلیسی برای رساندن معنای «الرحمن الرحیم» است، بهره برده است (www.islamawakened.com).

## ٢. أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّين

آیا کسی که روز جزا را پیوسته انکار میکند مشاهده کردی؟

آنچه برای فهم آیه شاید سته ا ست مورد برر سی قرار گیرد برر سی شده و نتیجه حا صل از آن ارائه می شود. اولین واژه قابل بحث در این آیه کلمه «رؤیت» است.

### معنای رؤیت

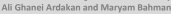
برای واژه ((رؤیت) در کتب لغت دو معنا ذکر شده است:

۱. به معنای دیدن با چشم (مصطفوی، بی تا، ۸).

٢. ديدن به قلب؛ شناخت و معرفت قلبي (همان).

برای آنکه از بین دو معنی ذکر شده بهترین معنی گزینش شود، رجوع به بحث ادبی آیه ضروری به نظر می رسد. محی الدین درویش درباره این آیه می گوید: همزه ای که بر سر ماده «رأی» در این آیه وارد شده است برای استفهام است و در اینجا که با فعل «رأیت» به کار رفته است به معنای «أخبرنی؛ مرا خبر بده» است. او در ادامه می گوید فقط این مورد نیست بلکه موارد فراوان دیگری شبیه این مورد قبلاً ذکر شده است. رؤیت در اینجا می تواند معنای قلبی داشته با شد و متعدی به دو مفعول با شد. یکی از آن دو مفعول اسم موصولی است که بعد از آن آمده است و دیگری محذوف و معنای آن به این صورت است که آیا تو می شناسی کسی که دین را تکذیب می کرد، او کیست؟ در مقابل برخی هم گفته اند رؤیت به معنای رؤیت با چشم است و نیازی به تقدیر مفعول نیست (درویش، ۱۶۱۵: ۱۶۱۰). همچنان که خود او نیز از قول دوم با قیل یاد می کند، این قول با مراجعه به سایر تفاسیر نیز مردود است و اکثر مفسران معنای شناخت و معرفت قلبی را پذیرفته اند. همچنان که مرحوم طبرسی قول به شناخت و معرفت قلبی را پذیرفته اند. همچنان که مرحوم طبرسی قول به شناخت

مرحوم علامه طباطبایی می فرمایند در اینجا احتمال دوم مراد است و خطاب به نبی اسلام می گوید آیا کسی که روز جزا را انکار می کرد را می شناسی؟ یا در حالت دوم که این آیه را خطاب به نبی مکرم اسلام بدانیم از آن جهت که فردی شنونده است نه از آن جهت که پیامبر است (طباطبایی، ۱۶۰۲:



۰ ۳ ۲۸/۲ تا همه انسانها در همه اعصار را شامل شود و هر انسانی این سوره را میخواند همواره این معانی و مصادیق از جامعه خود را در ذهن خود تصور کند و به شناخت درستی از جامعه پیرامون خود برسد (ر.ک: قاسمی شوب، نبوی، ۱۶۰۱).

### مراد از تكذيب دين

برای کلمه "دین" در آیه شریفه نظریات متعددی بیان شده است. برای این منظور نظریاتی ارائه شده و بعد از بررسی این نظریات، نظریه مختار بیان می شود.

#### دين

دین در علم صرف از حروف «الدال و الیاء و النون» (ابنفارس، ۲۱۶۰۲ (۳۱۹/۲) است. خلیل فراهیدی در ا ستعمال ا صیل این واژه می گوید: «دین مصدری ا ست به معنای پاداش (جزا)، طاعت» (فراهیدی، ۲۰۱۹ (۷۳/۸). از جمله استعمالاتی که جوهری در استعمال مشهور واژه «دِین» طرح می کند: «الدِّینُ: الجزاءُ و المکافأة» (جوهری، ۱۳۷۲: ۲۱۱۸/۵) دین یعنی پاداش و پاداشی که مطابق عمل باشد اعم از خوب یا بد.

ابن منظور در تنوع استعمالات دین از جمله استعمالی که به کار می برد: «یومُ الدِّینِ: یومُ الجزاء» (ابن منظور، بی تا، ۱۲۹/۱۳). یوم الدین یعنی روز جزا و پاداش. همچنین وی استعمال بعدی را «و الدِّین الحسابُ» (همان) دین یعنی حساب و رسیدگی، می داند. استعمال دیگری که ابن منظور به کار می برد: «و الدِّین الطاعة» (همان) دین اطاعت و پیروی کردن، است «و الدِّین: السلطان. و الدِّین: الوَرَعُ. و الدِّین: القهر. و الدِّینُ: المعصیة. و الدین: الطاعة» (ابن منظور، بی تا، ۱۷۱/۱۳) دین یعنی حجت، یرهیزگاری، غلبه، معصیت و خلاف طاعت، یبروی و سر تسلیم فر و آوردن.

در بیان مراد جدی واژه «دین» باید به کتاب تاج العروس که شیوه آن پرداختن به مراد جدی از به کاربردن واژه هاست، رجوع کرد. زبیدی در بیان مراد جدی این واژه می گوید: «الدِّیْنُ، بالکسْرِ: الجَزاءُ و المُکافَأَةً» و «الدِّینُ: الإِسلام» (زبیدی، بی تا، ۲۱۵/۱۸) دین یعنی انقیاد و تسلیم بی چون و چرا در برابر حکم الهی و سرفرود آوردن بی چون و چرا در برابر امر و نهی (فراهیدی، ۲۱۲/۷). مرتضی زبیدی در عبارتی دیگر برای این مسئله می گویند: «و الدِّیْنُ: الطَّاعَةُ، و هو أَصْلُ المعْنی» (زبیدی، بی تا، ۲۱۲/۱۸) دین یعنی طاعت و فرمانبرداری و این معنای مختار مرتضی زبیدی در استعمال این واژه است (ر.ک: زمانی و اسکندرلو، ۱٤۰۳).

استعمالات ديگرى كه مرتضى زبيدى براى دين نقل كرده بدين صورت است: «الدّيْنُ: الحِسابُ»، «الدّينُ: السّيرةُ»، «الدّينُ: السّيرةُ»، «الدّينُ: السّيرةُ»، «الدّينُ: السّيرةُ»، «و



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۲۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سید حسین علوی و محمدرضا سیزی

الدِّينُ: التَّدْبيرُ»، «و الدِّينُ: التَّوْحيد»، «و الدِّينُ: اسمٌ لمَا يُتَعَبَّدُ اللَّهُ عَزَّ و جلَّ به»، «الدِّينُ: المِلَّة»، «الدِّينُ: الوَرَعُ»، «الدِّينُ: المَعْصِيةُ»، «و الدِّينُ: الإِكْراهُ»، «الدِّينُ: الحالُ»، «الدِّينُ: القَضاءُ» (همان).

با توجه به آنچه از نظر نگارنده نوشتار پیشرو برای دستیابی به معنای لغوی یک واژه ضروری به نظر میرسید، معنای لغوی کلمه «دین» به صورت زیر بیان میشود:

با توجه به آنچه ذکر شد و با در نظر گرفتن سیاق آیه شریفه سوره ماعون، بهترین معنا برای "دین" به معنای روز جزا یا همان قیامت است. (در ادامه، قول مرحوم علامه طباطبایی مؤید این مطلب خواهد بود.) البته سایر معانی را نیز می توان با تقدیرهایی معنای دین دانست، اما عدم تقدیر اولی است.

وجوه مختلف برای معنا کردن دین مطرح است:

۱. تكذیب دین و اسلام: یكی از این وجوه این است كه مراد كسی است كه دین و اسلام را تكذیب می كند. این فرد یا منكر وجود خداست یا منكر نبوت یا منكر معاد و یا منكر چیز دیگری از شریعت است. او برای صحت ادعای خود توضیح می دهد: الزاما هر كسی باید دینی داشته باشد. دین مطلق در اصطلاح اهل اسلام و قرآن همان اسلام است: Πإنَّ الدِّینَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلامُ (آل عمران/ ۱۹)، اما سایر مذاهب تنها با قیدی دین نامیده می شوند مثل دین مسیحیت یا دین یهودیت. همچنین این عقاید باطل دین محسوب نمی شوند، زیرا دین به معنای خضوع در برابر خداوند است و این مذاهب در حقیقت خضوع در برابر شهوات یا شبهات هستند.

۲. حساب و جزا: دیدگاه بیشتر مفسران این است که منظور از دین، حساب و جزا است. آنها می گویند حمل این آیه بر این معنا منا سبتر ا ست، زیرا کسی که ا سلام را انکار می کند ممکن ا ست اعمال خوبی انجام دهد و از زشتی ها پرهیز کند اگر به قیامت و بعث اعتقاد دا شته با شد. اما کسی که بی توجه به هر قبحی د ست می زند، تنها کسی ا ست که منکر بعث و قیامت ا ست. (ر.ک: فخر رازی، النفسر الکبر، ۳۰۳/۳۲)

با توجه به بیان مرحوم علامه طباطبایی، معنای مختار در کلمه "دین" در این آیه «یوم الجزا» یعنی همان روز معاد است (طباطبایی، ۱٤۰۹: ۳٦٨/۲۰)

ئكَذَّبُ

فعل «یُکَذَبُ» در ترکیب تکذیب دین مورد بحث قرار می گیرد:

- طبرسی در مجمع البیان اشاره می کند که «یُکذِّب» به معنای انکار دین و معاد است. او بیان می کند که این فعل به کسانی اطلاق می شود که نه تنها دین را انکار می کنند، بلکه بر این انکار اصرار می ورزند. وی معتقد است که این انکار مستقیماً بر رفتار اجتماعی فرد اثر گذا شته و او را به بی اعتنایی به حقوق دیگران سوق می دهد. (طبرسی، ۱٤۱۲: ۸۳۲/۱۰ می





- در تفسیر نمونه، «یُکذَّبُ» به معنای انکار عملی دین ذکر شده است. آیتالله مکارم شیرازی اشاره می کند که این تکذیب تنها به زبان نیست، بلکه رفتارهای فرد نیز گواهی بر این انکار است. او این تکذیب را به کسانی نسبت می دهد که با اعمال و رفتار خود از عدالت و توجه به دیگران دوری می کنند. (مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۳۵۹/۲۷)
- ملا محسن فیض کاشانی در تفسیر صافی معتقد است که «یُکذِّب» به معنای دروغ پنداشتن روز جزا و قیامت است. وی این فعل را دلالت بر نوعی از انکار می داند که ناشی از جهالت و نفاق است و اشاره به افرادی دارد که باطن خود را از ایمان به قیامت تهی کردهاند (فیض کاشانی، ۱٤۱٥: ۳۸۰-۳۸۱).
- آیت الله جوادی آملی در تفسیر تسنیم بر این نکته تأکید دارد که «یُکذِّب» به معنای انکار حقیقی دین و معاد است. او این تکذیب را به نوعی از انکار عمیق و ریشه دار در باورهای فرد نسبت می دهد که موجب می شود رفتارهای ناعاد لانه و غیراخلاقی از او سر بزند (javadi.esra.ir).
- طبری در جامع البیان این فعل را به معنای تکذیب دین و انکار روز قیامت می داند. او بیان می کند که فردی که دین و قیامت را انکار می کند، به دلیل عدم باور به پاداش و کیفر، اعمالی ناپسند انجام می دهد که در ادامه سوره به آنها اشاره شده است. (طبری، ۱٤۱۲: ۲۰۱/۳۰).
- زمخشری در کشاف، فعل «یُکذَب» را به معنای انکار روز جزا تفسیر میکند. او معتقد است که این تکذیب تنها لفظی نیست، بلکه عملی است؛ یعنی کسی که قیامت را انکار میکند، با رفتار خود نیز نشان می دهد که به اصول دینی و اخلاقی اعتقادی ندارد (زمخشری، ۱٤۰۷: ۱۶۰۸).
- آلوسی در تفسیر روح المعانی توضیح می دهد که «یُکذَّبُ» به معنای دروغ پنداشتن روز حساب و قیامت است. او بیان می کند که تکذیب دین و قیامت باعث می شود فرد هیچ گونه اعتقادی به مسئولیت های دینی و اخلاقی نداشته باشد و این امر در اعمال ناپسند او جلوه می کند (آلوسی، ۱۶۱۵ می ۷۵/۱۵).
- قرطبی در تفسیر احکام القرآن می گوید که «یُکذِّبُ» به معنای انکار حقیقت دین است. او تأکید دارد که این تکذیب از روی آگاهی است و به کسانی اشاره دارد که عمداً حقایق دینی را نادیده می گیرند و انکار می کنند (قرطبی، ۱۳٦٤: ۲۱۱/۲۰).

شوکانی در فتح القدیر معتقد است که «یُکذِّبُ» به معنای انکار دین و روز قیامت است. او تأکید می کند که این انکار موجب می شود فرد به راحتی از ارزشهای دینی و اخلاقی عبور کرده و به اعمالی همچون بی اعتنایی به حقوق فقرا و یتیمان روی آورد (شوکانی، فتح القدیر، ۲۱۱/۵).



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلیبری از سورهٔ ماعون سد حسین علوی و محمدرضا سبزی

با توجه به این توضیحات، ماده «کذب» در باب تفعیل به معنای نسبت دادن کذب با شدت و حدت است. این مفهوم به فردی اشاره دارد که دین را با نهایت شدت تکذیب می کند. به بیان دیگر، مراد از تکذیب در اینجا، عدم اعتقاد منافقان است؛ کسانی که به ظاهر سخنانشان همراستا با حق است اما اعتقاد قلبی آنها کاملاً برخلاف آن است (قرشی، ۱۳۷۱: ۹۹/۱).

به تعبیر علامه طباطبایی، کذب در این آیه به معنای «تکذیب مخبری» است نه «تکذیب خبری». به عبارت دیگر، تکذیبی که تو سط این افراد صورت می گیرد، برای نادیده گرفتن م سئولیتهای دینی و اجتماعی است و همین امر موجب بروز رفتارهای ضد دینی در آنها می شود. در نتیجه باید گفت: کسی که همواره دین یا همان روز جزا را تکذیب می کند، در واقع منکر معاد است.

ترجمه انگلیسی آیه مذکور:

• Emily Assami: Have you seen the one who denies the recompense?

ترجمه: آیا منکر جزا را دیدهای؟

اصطلاح «Recompense» به معنای غرامت است و معادل مناسبی برای «دین» در این آیه نیست، زیرا این واژه مفهوم جبران یا غرامت را تداعی می کند که با مفهوم مورد نظر آیه تفاوت دارد (ر.ک: (https://abadis.ir/entofa/recompense).

• Thomas Ballentine Irving: Have you seen someone who rejects religion?

ترجمه: آیا کسی را دیدهاید که دین را رد کند؟

واژه «Religion» در این ترجمه منا سب نیست، زیرا «دین» در این آیه به معنای روز جزا است، نه مذهب یا آیین خاص. همچنین، واژه «Someone» برای مواردی به کار می رود که شخص مورد نظر برای گوینده اهمیت خاصی ندارد، در حالی که در آیه، فردی که ویژگی های او بیان می شود از اهمیت و یژهای بر خوردار است. این ذک ته در آیات بعدی ذیز کا ملاً مشهود است. (ر.ک: (https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/religion).

• Thomas Cleary: Do you see the one who rejects religion?

ترجمه: «آیا کسی را می بینی که دین را رد کند؟»

استفاده از عبارت «The One» نزدیک ترین معنا به مفهوم آیه را دارد و به فرد مشخصی اشاره می کند که ویژگی های خاص او در آیه توصیف شده است. (ر.ک: https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/one).

تفاوت بین «Have You Seen» و «Do You See» در این است که عبارت دوم به معنای «آیا اکنون کسی را می بینی که دین را را می بینی که دین را رد می کند؟» است، در حالی که عبارت اول می گوید: «آیا تاکنون کسی را دیدهای که دین را رد کند؟». در اینجا به هر سه ترجمه ایراداتی وارد است و بهترین ترجمه این است که گفته شود:



### «Have You Seen The One Who Rejects The Day Of Judgement?»

آیه بعدی در مقام بیان ویژگیهای فردی است که در آیه اول به آن اشاره شده است. این ویژگیها در این آیه و آیات بعدی با ذکر مصادیقی مشخص از این افراد در جامعه توضیح داده می شود:

## ٣. فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ

ترجمه: او همان كسى است كه يتيم را با خشونت مى راند.

تقدير آيه به اين صورت است: «فَذلِكَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالْجَزاء، هُوَ الَّذِي يَدُعُّ الْيَتِيمَ، أي: يَدْفَعُهُ دَفْعاً عَنيفاً بِجَفْوَةٍ وَ أذى، وَ يَرُدُّهُ رَدًا قَبِيحاً بِزَجْرِ وَ خُشُونَةٍ» (زمخشري، ١٤٠٧: ٢٤٠٤).

این آیه توصیف مکذب دینی است که در آیه قبل به آن اشاره شد. خداوند می فر ماید که او همان کسی است که ویژگی هایی همچون راندن یتیم با نهایت خشونت و تندخویی را دارد.

از جمله مفرداتی که در این آیه نیاز به توضیح دارد، کلمه «دَعّ» است که در اینجا به صورت فعل مضارع استعمال شده است و به معنای دفع کردن با خشونت و آزار است.

### راندن يتيم

«دع» در لغت به معنای رد کردن به زور، با جفا و به تندی است (فراهیدی، بی تا، ۸۰/۱). خلیل فراهیدی در توضیح معنای «دع»، همین آیه شریفه را به عنوان مثال ذکر می کند.

در این آیه، فاء بر سر ا سم ا شاره «ذلک» برای توهم معنای شرط وارد شده ا ست. تقدیر آن بدین صورت است:

«أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالْجَزَاءِ، فَعَرَفْتَهُ بِصِـفَاتِهِ، فَإِن لَّمْ تَعْرِفْهُ فَذَٰلِكَ الَّذِي...» (طباطبايي، ١٤٠٧: ٥٠/٢٠).

یعنی آیا کسی که روز جزا و معاد را تکذیب می کند، از راه صفاتی که لازمه تکذیب است شناخته می شود؟ اگر نتواستی او را بشناسی، بدان که او همان کسی است که یتیم را به زور از در خانهاش می راند و از عاقبت عمل زشتش نمی تر سد. اگر این فرد روز جزا را منکر نمی شد، چنین جرأتی به خود نمی داد و از عاقبت عمل خود می ترسید؛ زیرا کسی که از عاقبت خود نگران است، به یتیم رحم می کند.

## Emily Assami: For That Is The One Who Drives Away The Orphan

ترجمه: زیرا او کسی است که یتیم را میراند.

در زبان انگلیسی، زمانی که یک عبارت فعلی دو جزئی (فعل + قید) مانند «Drives Away» استفاده می شود، متن حالت رسمی خود را از دست می دهد. بنابراین، برای ترجمه رسمی متون، بهتر است از چنین عبارات فعلی استفاده نشود (Grammar in Use, Intermediate, p. ۱٤٥).



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۲۷، پاییز و زمستان ۱٤٠۳، ص: ۲۹۱-۳۲۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی و محمدرضا سنی

این ترجمه هرچند با آوردن «The One» دقت بیشتری دارد، اما به دلیل استفاده از فعل دو جزئی، حالت رسمی خود را از دست می دهد. بنابراین، این ترجمه مناسب نیست. نکتهای که در ترجمه حائز اهمیت است استفاده از «For» برای رساندن معنای مشابه به متن مبدأ (آیه شریفه قرآن) است. این کلمه همان فاء است که بر سر «ذلک» وارد شده است، که هیچکدام از دو ترجمهای که در ادامه ذکر می شود، این دقت را ندارند.

### Thomas Ballentine Irving: That Is The Person Who Pushes The Orphan Aside

ترجمه: آن کسی است که یتیم را کنار میزند.

عبارت «Pushes The Orphan Aside» نیز یک عبارت فعلی دو جزئی است که ترجمه را از حالت رسمی خارج میکند.

### Thomas Cleary: That Is The One Who Rebuffs The Orphan

ترجمه: این کسی است که یتیم را رد میکند.

ترجمه سوم به خاطر استفاده از کلمه «Rebuffs» (که به معنای رفتار نامهربانانه است) اشکالات دو ترجمه قبل را ندارد و بهترین ترجمه از میان این سه است. در دو ترجمه قبلی، معنای کنار زدن و رد شدن منتقل می شود، اما کلمه «Rebuffs» به معنای راندن با خشونت و بی رحمی است. اگر کلمه «For» در ابتدای این ترجمه آورده شود، بی نقص ترین ترجمه خواهد (https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/rebuff).

## ٤. وَ لا يَحُضُّ عَلى طَعامِ الْمِسْكِينِ

ترجمه: و دیگران را به اطعام مسکین تشویق نمی کند.

در این آیه، اولین کلمهای که شایسته بررسی است، کلمه «حَضّ» است که به صورت فعل مضارع به کار رفته است.

## تشويق به اطعام

«حضّ» در لغت به معنای ترغیب، تحریک و تشویق است (طباطبایی، ۱٤۰۷: ۲۶۸/۲۰). همچنان که راغب نیز «حضّ» را به معنای تحریض معنا کرده است. او به آیه سوم از سوره ماعون به عنوان شاهد مثال خود برای معنای ذکر شده استناد می کند (راغب اصفهانی، بی تا، ۲۴۲).

از تقدیم آیه «یَدْعُ» بر آیه «یُحَضُّ» می توان نتیجه گرفت که مسئله تأمین عواطف انسانی برای یتیم اهمیت بیشتری از تأمین نیازهای جسمی او دارد (مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۳۵۹/۲۷).





تعبیر به «طعام» در آیه به قرینه آیه شریفه  $\Pi_{\tilde{e}}$  فِي أُمُوَالِهِمْ حَقٌّ لِلسَّائِلِ وَ الْمَحُرُومِ O (الذاریات: ۱۹) برای آن است که مساکین مالک زکات و صدقه هستند و نیازی ندارند کسی به ایشان اطعام کند. وقتی در جامعه اسلامی طعام، که حق خود آنان است، به آنها داده شود، خودشان می خورند و نیازی به اطعام و منت گذاشتن بر سر فقرا نبست.

برخی از مفسرین «طعام» در این آیه را به معنای اطعام گرفتهاند و گفتهاند که تعبیر به طعام برای این است که شامل هم تشویق عملی به اطعام و هم تشویق زبانی باشد (آلوسی، ۱٤۱۵: ۳۴۳/۳۰).

نکته ای که در این آیه و آیه قبل مشهود است، این است که فعل به کار رفته در هر دو آیه به صورت مضارع است. این استعمال نشان از مستمر بودن این افعال در مورد یتیمان و مستمندان است (مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۳۶۰/۲۷).

از توجه به این چند آیه می توان برداشتی که در جامعه اسلامی به ثواب نزدیک تر است، به این صورت بیان کرد: در این آیات، مکذب دین کسی است که نه تنها خود نسبت به خوراک بی نوایان بی تفاوت است، بلکه کسی که دیگران را به این کار تحریص نمی کند را نیز مورد بازخوا ست قرار می دهد. انگیزه ا سلام از این تشویقها و تحریصها، قطع کردن ریشه فقر و گرسنگی در جامعه است. کسی که خود را با این آیات تطبیق نمی دهد و در راه از بین بردن ریشه فقر و گرسنگی قدمی برنمی دارد (خامنه ای، طرح کلی اندیشه اسلامی در قرآن، ۳۹۸)، این افراد دقیقاً مصادیق روشن مکذب دین هستند.

Emily Assami: And Does Not Encourage The Feeding Of The Poor.

ترجمه: و اطعام فقرا را تشویق نمی کند.

اولین تفاوت در این سه ترجمه در کلمه «Encourage» است که به معنای تشویق و دلگرمی دادن است، یعنی کسی را تشویق می کند تا کاری را انجام دهد (https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/encourage).

Thomas Ballentine Irving: And Does Not Promote Feeding The Needy.

ترجمه: و اطعام نیاز مندان را ترویج نمی کند.

کلمه «Promote» هم معنای «Encourage» را دارد و هم به معنای تبلیغ کردن و ترویج دادن است (https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/promote)

نکته دوم این است که در ترجمه اول از «The Feeding Of The Poor» ، یا «The Feeding Of The Poor» منات در استفاده از حروف «Encourage Feeding The Poor» تفاوت هایی در استفاده از حروف اضافه وجود دارد. ترجمه اول به همین دلیل مناسب نیست. بعد از استفاده از افعالی مانند «Encourage» «Promote» و فعل باید همیشه به صورت فرم ing بخواهیم بخشی



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلیبری از سورهٔ ماعون سید حسین علوی و محمدرضا سبزی

که فعل همراه با متعلقات آن به کار می رود، مثل عبارت ابتدای همین پاراگراف، به عنوان اسم در نظر گرفته شود که روان و سلیس نیست. همچنین، «Promote»ممکن است به معنای تبلیغ یا ترویج گسترده تر باشد، در حالی که «Encourage» به تشویق شخصی تر اشاره می کند (/https://abadis.ir/entofa/feeding).

ترجمهای که برای خواننده وا ضح تر با شد و به زبان ساده و روان نزدیک تر با شد، معمولاً بهتر درک می شود. در این مورد، ترجمه توماس کلییری و ترجمه امیلی ا سامی هر دو به سادگی و و ضوح نزدیک هستند، اگرچه تفاوت جزئی در استفاده از عبارت «the feeding of» در ترجمه ا سامی و جود دارد که ممکن است متن را کمی رسمی تر کند.

استفاده از «the poor» (فقرا) در ترجمه کلیبری و خانم اسامی نسبتاً رایج است، در حالی که ترجمه بالنتین اروینگ از «the needy» (نیازمندان) استفاده کرده است. هر دو درست هستند، اما «the needy» دقیق تر به مفهوم کلاسیک فقرا اشاره دارد، در حالی که «the needy» ممکن است دامنه وسیع تری از افراد نیازمند را در بر بگیرد (www.dictionary.com/browse/poor).

Thomas Cleary: And Does Not Encourage Feeding The Poor.

ترجمه: وغذا دادن به فقرا را تشویق نمی کند.

در نتیجه، ترجمه توماس کلییری به دلیل سادگی و انتخاب دقیق واژگان، به نظر میرسد که برای خواننده امروزی منا سبتر با شد. ترجمه امیلی ا سامی نیز به دلیل نزدیکی به همان سادگی در جایگاه دوم قرار میگیرد.

## ٥. فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ

ترجمه: پس وای بر نمازگزاران.

از جمله مباحث این آیه شریفه، بررسی حرف «فاء» است که بر «ویل» وارد شده است:

یک نکته ادبی: فاء فصیحه: در مورد «فاء فصیحه»، که یکی از اقسام «فاء» در علم نحو است، بحثی کوتاه و مفید لازم است. «فاء فصیحه» یکی از انواع فاء در زبان عربی است که برای بیان نتیجه یا تو ضیح معنوی استفاده می شود. این نوع فاء در جایی به کار می رود که عبارت یا عبارتی که بعد از فاء می آید، در واقع تفسیری برای جمله یا عبارت قبلی با شد، بدون اینکه مستقیماً از آن جمله نتیجه گرفته شود (امین شیرازی، ۱۳۷۱: ۲۱۰–۲۱۱).

نکته کلیدی در «فاء فصیحه» این است که به معنای «پس از آن» یا «به علت» است. یعنی بیان می کند که جمله دوم در نتیجه یا به دلیل جمله اول روی داده است، اما بدون اینکه مستقیماً رابطه علت



و اثری رسمی باشد. این فاء توضیحی و تبیینی دارد و جمله دوم را بهگونهای بیان میکند که گویی خواننده یا شنونده با توجه به حمله اول آن را پیش بینی کرده است (همان، ۲۰۹).

«فاء» در این آیه فصیحه است و دلالت بر محذوفی میکند (درویش، ۱٤۱۵: ۵۹۴/۱۰) در اینجا، یعنی زمانی که امر اینگونه است و صفاتی که ذکر شده وجود دارد، پس حالا باید ندا داد: وای بر نمازگزاران آن جامعه.

### مذمت نمازگزاران!

کلمه «ویل» غالباً در مقام اظهار مذمت شدید، انتقاد محکم یا نفرین بر بدی و شر برای کسی به کار می رود. همچنین برای بلا و مصیبت بزرگی که منجر به نابودی و هلاکت فرد است نیز استفاده می شود (مصطفوی، بی تا، ۲۲۰/۱۳). در اینجا معنای غالبی از آن مراد است که این دسته از نمازگزاران را مورد نفرین و لعن ابدی به دلیل ترک مسئولیتی که نماز بر دوش ایشان نهاده است، قرار می دهد. تعبیر «وای بر این نمازگزاران» در ترجمه فارسی آیه شریفه دلیلی بر همین مطلب است.

Emily Assami: So Woe To Those Who Pray

ترجمه: پس وای بر نمازگزاران

Thomas Ballentine Irving: It Will Be Too Bad For The Prayerful

ترجمه: برای نمازگزاران بسیار بد خواهد بود.

**Thomas Cleary:** So Woe To Those Who Pray

ترجمه: پس وای بر نمازگزاران

در این آیه، ترجمه اول و ترجمه سوم از ترجمه های خوبی هستند؛ اول به دلیل آنکه فاء فصیحه در آیه شریفه را ترجمه کرده و این عبارت را با «So» نشان داده اند. دوم، استفاده از کلمه «Woe» به معنای غم و اندوه فراوان است که این کلمه نیز مخاطب را به معنایی که از آیه مراد بوده است، نزدیک می کند. ترجمه دوم این دو قید مهم را که در ترجمه آیه کلیدی هستند، ندارد (https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/woe).

## ٦. الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ ساهُونَ

ترجمه: آنان كه از نمازشان غافل اند.

در بررسی مفردات این آیه، کلمه «ساهون» از جمله کلماتی است که باید مورد بررسی قرار گیرد. مراد از «ساهون»

«ساهون» از ریشه «سهو» به معنای خطا از روی غفلت است (راغب اصفهانی، بی تا، ۴۳۱). این نوع خطا بر دو قسم است:



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاور شناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی ام محمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلیبری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی و محمدرضا سنی

- نوع اول: خطایی است که انگیزه و نیروی محرک آن ناشی از انسانیت انسان نباشد، مانند دیوانهای که دیگری را ناسزا می گوید.

- نوع دوم: سهو و خطایی است که انگیزه آن ناشی از اراده خود انسان است، مانند کسی که با اختیار خود شراب می نوشد و پس از آن بدون اختیار کار ناشایستی از او سر می زند، هر چند که قصد آن کار را نداشته باشد.

در صورت اول، فرد مورد گذشت قرار می گیرد، اما در قسم دوم فردی که از روی غفلت کاری مرتکب شده است، چون نا شی از سوء اختیار خودش بوده، باید مجازات شود. راغب در بیان معنای این کلمه، آیه پنجم سوره ماعون را به عنوان شاهد مثال ذکر می کند (همان).

پس معنای مد نظر در این آیه همان معنای دوم است؛ یعنی کسانی که از حقیقت نمازشان غافل اند و سهو کرده اند، باید مجازات شوند.

ک سانی که از حقیقت نماز غافل بوده و در احیای آن سستی می ورزند، ک سانی که ن سبت به فوت شدن حقیقت نماز بی تفاوت اند، چه گاهی فوت شود و چه همیشه. این نمازگزاران خالی از نفاق نیستند؛ چرا که تکذیب روز جزا تنها به این نیست که کلی آن را منکر شوند؛ بلکه کسی که تظاهر به ایمان می کند و نماز مسلمانان را می خواند، اما طوری می خواند که عملاً نشان می دهد از روز جزا بی خبر است، او نیز روز جزا را تکذیب کرده است (طباطبایی، ۱۶۰۷: ۳۶۸/۲۰).

مسئله قابل توجه این است که آیه شریفه نمی فرماید در نمازشان سهو می کنند، زیرا سهو در نماز به هر حال برای هر کسی واقع می شود. بلکه می فرماید "از اصل نماز سهو می کنند" و کل آن را به دست فراموشی می سپارند (مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۳۶۱/۲۷). یعنی حقیقت نماز را از آن چیزی که برای آن تشریع شده است تهی می کنند.

ترجمهها:

Emily Assami: [But] Who Are Heedless Of Their Prayer

(اما) كساني كه از نماز خود غافل هستند.

**Thomas Ballentine Irving:** Who Are Absent–Minded As They Pray کسانی که به هنگام نماز غافل هستند.

Thomas Cleary: Yet Are Inattentive To Their Prayer.

با این حال به نماز خود بی توجه هستند.





در این آیه، توجه به معنای کلمه »ساهون «در آیه شریفه می تواند بهترین ترجمه را معرفی کند. معنای کلمه « ساهون » در ترجمه اول «Heedless» گفته شده است؛ این کلمه به معنای توجه نکردن است (https://dictionary.cambridge.org).

ترجمه دوم برای کلمه «ساهون» از «Absent-Minded» استفاده کرده است؛ به معنای کسی که چیزی را به خاطر اینکه متمرکز بر روی مسئله دیگری است فراموش می کند (یعنی همان غفلت فکری و ذهنی)؛ د قت شـود که این ترجمه غفلت کردن را مطرح می کند، نه تو جه نکردن را (https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/absent-minded).

در ترجمه سوم از کلمه «Inattentive»به معنای کسی که به اندازه کافی توجه نمی کند استفاده شده است. در این آیه، بهترین ترجمه، ترجمه سوم است، چون آیه می گوید کسانی که از حقیقت نماز غا فل اند و تو جه کافی به حقیقتی که باید نماز در و جود اینها داشته باشد را https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/inattentive).

## ٧. الَّذِينَ هُمْ يُراؤُنَ

ترجمه: آنها که ریا می کنند.

عبارتی که در این آیه نیاز به بررسی دارد، کلمه «یُرَاؤُونَ» است.

نمازگزاران ریاکار!

«یُرَاؤُونَ» فعل مضارع از ماده »رَأی «است. مصطفوی درباره این کلمه می گوید: «رِئاءَ الناس» یعنی «او کاری انجام می دهد تا مردم او را ببینند» (مصطفوی، بی تا، ۸/۴). قرشی نیز در این باره می گوید: «رِئاء «یعنی تظاهر و نشان دادن، و این است که انسان کاری خوب انجام دهد اما قصدش تظاهر و نشان دادن به دیگران باشد، نه تقرب به خدا (قرشی، ۱۳۷۱: ۳۶/۳).

جامعهای که به ریاکاری عادت کند، نه تنها از خدا و اخلاق حسنه و ملکات فا ضله دور می شود، بلکه تمام برنامههای اجتماعی او از محتوا تهی میگردد و در یک مشت ظواهر فاقد معنا خلاصه می شود. چه دردناک است سرنوشت چنین انسان و چنین جامعهای! (مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۵۹۴/۵ فدائی، ۱۴۰۳).

اینکه از نماز مثال میزند می تواند به این دلیل باشد که نماز به عنوان مبتلابه ترین عملی است که هر مدعی ایمانی آن را انجام می دهد و عنوانی فراگیر است. وگرنه می توانست به سایر امور دینی مثل پرداخت زکات، خمس، پیروی از امتها در اطاعت الهی و حتی حج که از شعائر الهی است، اشاره کند. پس روشن می شود بهترین شاخص برای سنجش و نشان دادن عیار مدعیان ایمان در یک جامعه،



### دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سید حسین علوی و محمدرضا سیزی

نماز است که روزی پنج بار در مرأی و منظر مردم برگزار می شود. همچنین می توان این ادعا را مطرح کرد که خداوند مسئولیت ریشه کن کردن فقر و مبارزه با علل فقر در جوامع مسلمان را بر دوش نمازگزاران آن جامعه گذاشته است (خامنهای، طرح کلی اندیشه اسلامی در قرآن، ۳۹۸).

ترجمهها:

Emily Assami: Those Who Make Show [Of Their Deeds]

كساني كه [اعمال خود را] به نمايش مي گذارند.

Thomas Ballentine Irving: Who Aim To Be Noticed

کسانی که قصد دارند مورد توجه قرار گیرند.

**Thomas Cleary:** Those Who Put On The Appearance

كساني كه وانمود ميكنند (ظاهر مطلب را به نمايش مي گذارند).

هر سه ترجمه معنای ریاکاری، تظاهر و نشان دادن به دیگران را کامل میرسانند.

اما وقتی در زبان انگلیسی از ساختار (Structure) مجهول استفاده می کنیم، که ساختار آن فعل to اما وقتی در زبان انگلیسی از ساختار ساختار و ساختار است، متن حالت ر سمی تری به خود می گیرد. به طور کلی جملات مجهول یا passive بند و به می الله می ال

ترجمه اول و ســوم جملات active هــــتند و دارای افعال مرکب (phrasal verbs) هــــتند، مثل مرحمه اول و ســوم جملات «Put On» در جمله اول یا «Put On» در جمله دوم. مادامی که ر ساندن معنا با افعال ا صلی و غیر مرکب ممکن باشد، استفاده از این فعل های دو جزئی ارجحیت دارد. بنابراین، ترجمه دوم مناسبتر است (abadis.ir/entofa/put-on;https://abadis.ir/entofa/make-a-show-of;https://englishturbo.com/blog).

## ٨. وَ يَمْنَعُونَ الْماعُونَ

ترجمه: و دیگران را از امور ابتدایی زندگی منع مینمایند.

معنای «ماعون»

کلمه «ماعون» که در این آیه نیاز به بررسی دارد، از ریشه «معن» مشتق شده و در اصطلاح به زکات و صدقه تفسیر شده است (فراهیدی، بیتا، ۱۹۳۲) برخی مفسران نیز آن را به معنای «چیز کمارزش» دانسته اند و منظور از آن در اینجا، اشیای جزئی و روزمره ای است که افراد، به ویژه همسایه ها، از یکدیگر به عنوان عاریه یا تملک می گیرند؛ مانند مقداری نمک، آتش (کبریت)، ظروف و موارد مشابه (مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۵۹۵/۵).





مرتضی زبیدی نیز معنای ماعون را شامل هر چیز خوبی می داند که به دلیل سهولت و آسانی قابل استفاده با شد. او همچنین ا شاره می کند که این واژه به معنای باران نیز به کار رفته ا ست؛ چراکه باران، برخلاف آب چاه که نیاز مند مشقت برای استخراج است، به راحتی قابل استفاده است (زبیدی، بی تا، که ۱۸۸ می).

معنای انتخاب شده در این نوشتار، «امور ابتدایی و روزمره زندگی» است.

آیه به کسی اشاره دارد که اطرافیان خود را از بدیهی ترین و کوچک ترین وسایل موردنیاز زندگی محروم می کند. این رفتار نشان دهنده بی توجهی چنین فردی به احیای معنای حقیقی نماز در جامعه است، چراکه او حاضر نیست هیچ هزینهای -اعم از مالی، جانی یا آبرویی- برای این امر متحمل شود (حدری, اد، ۱٤۰۳).

### بررسي ترجمهها

• Emily Assami: And Withhold [Simple] Assistance

و از کمک [ساده] خودداری میکنند.

- Thomas Ballentine Irving: While They Hold Back Contributions
  - در حالی که آنها کمکهای خود را ممانعت میکنند.
- Thomas Cleary: And Yet Are Withholding Assistance

و با این حال از کمک خودداری میکنند.

بهترین ترجمه در متون دینی، ترجمهای است که کمترین تصرف را در متن مبدأ داشته باشد و به آن نزدیک تر باشد. ترجمه اول، به دلیل استفاده از کلمه «And» برای معادلسازی واو ابتدایی آیه، این ویژگی را دارد.

کلمه «Withhold» که در ترجمه اول استفاده شده است، رسمی تر و مناسب تر از عبارت Hold» «Back» حالتی غیر رسمی به متن می دهند و برای ترجمه دوم است. عبارات فعلی مانند «Hold Back» حالتی غیر رسمی به متن می دهند و برای ترجمه های مذهبی کمتر مناسب هستند.

از سوی دیگر، اصطلاحات «Assistance» و «Contributions» در ترجمه ها نیز قابل بررسی هستند «Assistance». به معنای هر نوع کمک مادی است، درحالی که «Contributions» معنای کمک های مالی یا مواردی که به دیگران اهدا می شود را بهتر منتقل می کند. بنابراین، ترجمه ای که از «Contributions» استفاده کرده باشد، دقیق تر است.

ترجمه پیشنهادی: And Withhold (Simple) Contributions



### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۲۷، پاییز و زمستان ۱٤٠۳، ص: ۲۹۱-۳۲۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی و محمدرضا سنی

### نتيجهگيري

پژوهش حاضر به بررسی تطبیقی سه ترجمه انگلیسی از سوره ماعون شامل ترجمههای ام محمد، بالنتین ایروینگ و توماس کلیبری پرداخته است. نتایج نشان می دهد که هر یک از این مترجمان، با توجه به پیشینه فرهنگی و رویکردهای زبانی و تفسیری خاص خود، تفاوتهایی در انتخاب واژگان و ساختار جملات دا شته اند که تأثیر مستقیمی بر بردا شت مخاطبان انگلیسی زبان از مفاهیم و پیامهای سوره گذاشته است.

ترجمه ام محمد با اتخاذ رویکردی سنتی و نزدیک به تفاسیر رایج اسلامی، تلاش کرده است تا مفاهیم قرآنی را با دقت و حفظ معنای عمیق آنها منتقل کند. این ترجمه با وفاداری به اصالت مفاهیم دینی و معنای واژگان، کمتر به روانی زبان توجه نشان داده است. بنابراین، این ترجمه برای مخاطبانی که با زبان عربی و تفاسیر اسلامی آشنا هستند، مناسب است؛ هرچند ممکن است برای خوانندگان عمومی دشوارتر باشد. با این وجود، اصالت و جامعیت معنایی در آن به خوبی حفظ شده است.

ترجمه بالنتین ایروینگ با رویکردی متوازن تلاش کرده است ضمن حفظ معنای اصلی متن، به جنبههای ادبی و روانی ز بان نیز توجه کند. این استراتژی ترجمه را برای مخاطبانی که علاوه بر محتوای دینی به جنبههای زبانی و زیبایی شناختی نیز اهمیت می دهند، مناسب تر ساخته است. با این حال، در برخی بخشها، ظرایف معنایی متن اصلی کمتر منعکس شده و توجه به جزئیات محتوایی کاهش یافته است.

ترجمه توماس کلییری با هدف ارائه متنی روان و قابل فهم برای مخاطبان غربی، رویکردی ساده تر و غیرتخصصی تر اتخاذ کرده است. این ترجمه با تأکید بر سادگی و انتقال مفهوم کلی، در برخی موارد از دقت در ارائه جزئیات مفهومی صرف نظر کرده و تفسیرهای آزادانه تری ارائه داده است. این سبک برای خوانندگانی که بی شتر به درک سریع و کلی از پیامهای قرآنی علاقه دارند و با زبان و ادبیات عربی کمتر آ شنایی دارند، منا سب است. با این حال، در برخی آیات، مانند آیه ششم، این ساده سازی به بهای کاهش دقت و از دست رفتن ظرافتهای معنایی انجام شده است.

پژوهش حاضر نشان می دهد که ترجمه متون دینی، به ویژه سوره های قرآنی، به زبانی مانند انگلیسی، چالشی بزرگ است که نیازمند دقت بالا و مهارت کافی در انتخاب معادلهای زبانی و توجه به ظرافتهای متن اصلی است. هر یک از ترجمه های بررسی شده نقاط قوت و ضعف خاص خود را داشتند: ترجمه ام محمد در حفظ اصالت معنایی، ترجمه ایروینگ در توازن میان دقت و روانی، و ترجمه کلییری در سادگی و سهولت درک برتری داشتند. با این وجود، کلییری، با توجه به سبک و مخاطبان هدف خود، عملکردی بهتر در انتقال پیامهای سوره داشته است، هرچند در برخی موارد مانند آیه ششم لغزشهایی مشاهده شد.



Bi-Quarterly Scientific of the Qur'an and Orientalists, Autumn and Winter ۲۰۲۰ ۱۹ (۲۷), P:۲۹۱-۳۲۰ A Comparative Study of Three English Translations of Sūrat al-Māʿūn by Umm Mohammad, B.A.

Irving, and Thomas Cleary

Ali Ghanei Ardakan and Maryam Bahman

این پژوهش تأکید می کند که انتخاب ترجمه مناسب برای مطالعه بستگی به نیازها و اهداف مخاطب دارد. برای پژوهشگران و دانشجویان مطالعات دینی که به دنبال درکی دقیق تر از مفاهیم قرآنی هستند، ترجمههای دقیق تری مانند ترجمه ام محمد مناسب تر است، در حالی که برای مخاطبان عمومی یا کسانی که به دنبال درکی سریع و کلی از محتوا هستند، ترجمههای روان تر مانند کلییری پیشنهاد می شرود. همچنین، این مطالعه بر اهمیت دانش عمیق زبان شناسی و تفسیری مترجمان برای ارائه ترجمههایی که جزئیات معنایی و زیبایی شناختی متن اصلی را به خوبی منعکس کنند تأکید دارد و نشان می دهد که غفلت از این موضوع می تواند به ضعفهایی در ترجمه منجر شود.



### فهرست منابع

- ١. قرآن كريم.
- ٢. ابن فارس، احمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، قم: مكتب الاسلامي، ١٤٠٤ق.
  - ٣. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت، بي تا.
  - ٤. امين شيرازي، احمد، آئين بلاغت: شرح مختصر المعاني، ١٣٧١ش.
- ٥. آلوسى، محمود بن عبدالله، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم و السبع المثاني، بيروت:
   دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون، ١٤١٥ق.
  - ٦. جوهري، اسماعيل بن حماد، الصحاح. بيروت: دارالعلم للملايين، ١٣٧۶ق.
- ۷. حجتی، محمدباقر، تاریخ ترجمه قرآن به زبانهای اروپایی، تهران: سازمان چاپ و انتشارات و زارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۹۶ش.
  - ٨. دراز، عبد الله، الترجمة و التفسير في القرآن، تهران: دارالقلم، ١٩٦٨م.
  - ٩. درويش، محى الدين، اعراب القرآن الكريم و بيانه، سوريه: الارشاد، ١٤١٥ق.
    - ١٠. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، بيروت، بي تا.
- ۱۱. زمخشرى، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الأقاويل في وجوه التأويل، بيروت: دارالكتاب العربي، ١٤٠٧ق.
- ۱۲. زمخشرى، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الأقاويل في وجوه التأويل، بيروت: دارالكتاب، ۱٤٠٧ق.
  - ۱۳. شوکانی، محمد، فتح القدیر، دمشق: دار ابن کثیر، ۱٤۱٤ق.
- 14. طباطبايى، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 18. طباطبايى، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 18.
- ١٥. طبرسي، فضل بن حسن، تفسير جوامع الجامع، قم: حوزه علميه قم، مركز مديريت، ١٤١٢ق.
- ۱٦. طبری، محمد بن جریر، جامع البیان فی تفسیر القرآن (تفسیر الطبری)، بیروت: دارالمعرفة، 1۲. طبری، محمد بن جریر، جامع البیان فی تفسیر القرآن (تفسیر الطبری)، بیروت: دارالمعرفة،
- ۱۷. فخر رازی، محمد بن عمر، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1۷. فخر رازی، محمد بن عمر، التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، بيروت: دار إحياء التراث العربي،
  - ١٨. فراهيدي، خليل بن احمد. كتاب العين، قم: نشر هجرت، ١٢٠٩ق.
  - ١٩. فيض كاشاني، محمد بن شاه مرتضى، تفسير الصافى، تهران: مكتبة الصدر، ١٤١٥ق.





- ۲۰. قرائتی، محسن، تفسیر نور، تهران: مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن، ۱۳۸۸ش.
  - ۲۱. قرشی، علی اکبر، قاموس قرآن تهران، بینا، ۱۳۷۱ش.
- ۲۲. قرطبی، محمد بن احمد، الجامع لأحكام القرآن، نا صر خسرو ايران تهران، ١٣٦٤، چاپ اول.
  - ٢٣. مرتضى زبيدي، محمد بن محمد، تاج العروس، بيروت، بي نا، بي تا.
  - ٢٤. مصطفوي، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، بيروت، بي نا، بي تا.
- ۲۵. مكارم شيرازى، ناصر، جمعى از نويسندگان، تفسير نمونه، تهران: دارالكتب الإسلامية، ۱۳۷۱ش.
- ۲٦. مكارم شيرازى، نا صر، على بابايى، احمد، برگزيده تفسير نمونه، تهران، دار الكتب الإسلامية، ١٣٨٢ش.
- ۲۷. حیدریراد، طیبه؛ نقیب، سیدمحمد، «واکاوی زبان چندوجهی قرآن درگزارههای تمثیلی»، دو فصلنامه مطالعات سبک شناختی قرآن کریم، سال هشتم، شماره ۱، ۱٤۰۳ش.
- ۲۸. زمانی، محمدحسن؛ قافی، نجمه ، «بررسی نقاط قوت و ضعف جلد اول تفسیر معاصرانه قرآن کریم»، دوفصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳٦، ۳۰، ۱٤۰ش.
- ۲۹. زمانی، محمدحسین؛ اسکندرلو، محمدجواد، «بررسی شبهات مستشرقان پیرامون صلاحیت دین در نظریه پردازی در حکومت»، دوفصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۲، ۳۲، ۳۲ش.
- ۰۳. فدائی، احسان؛ کاویانی آرانی، محمد، «الگوی مفهومی آرمان شهر انگیز شی در تمدن سازی قرآن کریم»، فصلنامه قرآن، فرهنگ و تمدن، شماره ۳، ۲۰۳ش.
- ۳۱. قاسمی شوب، محمد؛ نبوی، سیدمجید، «بررسی سبک زندگی از منظر آیت الله خامنه ای با تأکید بر رویکرد، مبنا و نحوهٔ اجرا»، فصلنامه قرآن و علوم اجتماعی ،سال دوم، شماره ۱، ۱، ۱۶ ش.
  - ry. Abdel Haleem, M.A.S., The Qur'an in English Translation, Oxford University Press, γ··· ε.
  - rr. Cleary, Thomas, The Qur'an: A New Translation, Starlatch, LLC, Y.Y.
  - ۳٤. Irving, Thomas Ballantine, The Holy Quran: Text, Translation & Commentary, ٣rd Edition, ۱۹۳۸.
  - ro. Murphy, Raymond, English Grammar in Use (Intermediate Fifth Edition),

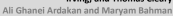
## دو فصلنامه علمی قرآنپژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱٤۰۳، ص: ۲۹۱-۳۳۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی اممحمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلییری از سورهٔ ماعون



Cambridge University Press, Cambridge, Y.19.

- Va. Umm Muhammad (Emily Assami), *The Quran: Saheeh International*, ABUL-QASIM PUBLISHING HOUSE, 1997.
- wv. https://abadis.ir/entofa.
- TA. https://abidic.com/word.
- ۳۹. https://alhamdulillah.org.
- Ev. https://blog.quranmajeed.com/what-is-the-day-of-judgment-in-islam.
- ۱. https://dic.b-amooz.com/en/dictionary/w?word=rebuff#rebuff noun ۱.
- EY. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english.
- ٤٣. https://en.m.wikipedia.org/wiki/Judgement Day in Islam
- https://englishturbo.com/blog.
- ٤٥. https://eshraghtrans.com/.post/raveshhaye-tarjomeye-motune-mazhabi.
- ٤٦. https://fastdic.com/word/contribution.
- EV. https://islamicbulletin.org/free downloads/quran/quran basic teachings.pdf.
- ٤٨. https://javadi.esra.ir/fa.
- ٤٩. https://kitaabun.com/shopping٣/quran.
- ••. https://m.clearguran.com/\•\.html.
- on. https://web.archive.org/web/۲۰۰۹۱۲۱٤۲۰۰۳۱۰/http://www.fonsvitae.com/quranc leary.html.
- or. https://www.al-islam.org.
- or. https://www.arabnews.com/node/٣٦٢٧٢٦.
- οξ. https://www.dictionary.com/browse/poor.
- oo. https://www.eurasia.org.uk/docs/academic/books/Islamic\_Thought\_an\_Introduct ion.pdf.
- on. https://www.islamawakened.com.
- ov. Https://www.Ldoceonline.Com.
- ٥٨. https://www.merriam-webster.com.





#### Resources

- 1. Qur'ān Karīm (The Holy Qur'ān).
- T. Ālūsī, Maḥmūd bin ʿAbd Allāh, Rūḥ al-Ma ʿānī fī Tafsīr al-Qur ʾān al- ʿAzīm wa al-Sab ʿal-Mathānī (The Spirit of Meanings in the Interpretation of the Great Quran and the Seven Oft-Repeated Verses), Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah (Scientific Books Circle Press), 1510 AH (1995 CE).
- 2. Amīn Shīrāzī, Aḥmad, Āʾīn-i Balāghat: Sharḥ-i Mukhtaṣar al-Maʿānī (The Principles of Rhetoric: A Commentary on Mukhtaṣar al-Maʿānī), ١٣٢١ SH (١٩٩٢ CE).
- o. Cleary, Thomas, *The Our'an: A New Translation*, Starlatch, LLC, Y.Y.
- 7. Darāz, 'Abd Allāh, Al-Tarjamah wa al-Tafsīr fī al-Qur'ān (Translation and Interpretation in the Quran), Tehran: Dār al-Qalam (Al-Qalam Press), 1974 CE.
- V. Darwish, Muḥyī al-Dīn, I'rāb al-Qur'ān al-Karīm wa Bayānuh (The Grammatical Analysis and Elucidation of the Noble Quran), Syria: Al-Irshād (Al-Irshad), 1510 AH (1995 CE).
- ^. Fadā'ī, Iḥsān; Kāviyānī Ārānī, Moḥammad, "Ulgu-yi Mafhūmī-i Ārāmān'shahr-i Inghizāshī dar Tamaddun'sāzī-i Qur'ān-i Karīm" (The Conceptual Model of the Motivational Utopia in the Civilization-Building of the Quran), Fasl'nāmah-i Qur'ān, Farhang wa Tamaddun (Quarterly Journal of Quran, Culture, and Civilization), Issue T, YETT SH (TTECE).
- 4. Fakhr al-Rāzī, Moḥammad bin 'Umar, Al-Tafsīr al-Kabīr (Mafātīḥ al-Ghayb) (The Great Interpretation: The Keys to the Unseen), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī (Arabic Hermitage Revival Publications), 157. AH (1999 CE).
- ۱۰. Farāhīdī, Khalīl bin Aḥmad, Kitāb al- Ayn (The Book of the Source), Qom: Nashr-i Hijrat (Hijrat Publishing), ١٤٠٩ AH (١٩٨٨ CE).
- 11. Fayd Kāshānī, Moḥammad bin Shāh Murtadā, *Tafsīr al-Ṣāfī (The Pure Interpretation*), Tehran: Maktabat al-Ṣadr (Sadr Library), 1510 AH (1995 CE).
- Y. Hujjatī, Moḥammad Bāqir, Tārīkh-i Tarjumah-i Qur'ān bih Zabānhā-yi Ūrūpā'ī (The History of Quran Translation into European Languages), Tehran: Sāzmān-i Chāp wa Intishārāt-i Wizārat-i Farhang wa Irshād-i Islāmī (Organization of Printing and Publications of the Ministry of Culture and Islamic Guidance), Yrq SH (Y·) CE).
- 15. Ibn Fāris, Aḥmad bin Fāris, Mu jam Maqāyīs al-Lughah (The Scale of Language), Qom: Maktab al-Islāmī (Islamic Library Press), 15.5 AH (1945 CE).
- 1°. Ibn Manzūr, Moḥammad bin Mukarram, *Lisān al-ʿArab (The Tongue of the Arabs)*, Beirut: n.d.

### دو فصلنامه علمی قرآن پژوهی خاورشناسان، سال نوزدهم، شماره ۳۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۲۹۱-۳۲۰ بررسی تطبیقی سه ترجمهٔ انگلیسی ام محمد، بالنتین ایروینگ، توماس کلیبری از سورهٔ ماعون سد حسن علمی و محمدرضا سن



- 17. Irving, Thomas Ballantine, *The Holy Quran: Text, Translation & Commentary*, "rd Edition, 1974.
- Y. Jawharī, Ismā'īl bin Ḥammād, Al-Ṣiḥāḥ (The Authentic Source of Hadith), Beirut: Dār al-'Ilm lil-Malāyīn (Scientific Centre for Millions Press), YYY AH ( ) 407 CE).
- \^. Makārim Shīrāzī, Nāṣir, and 'Alī Bābā'ī, Aḥmad, Barguzīdah-i Tafsīr-i Nimūnah (Selections from the Exemplary Interpretation), Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah (Islamic Books Press), \\^\7\ SH (\(^\7\\^\7\ CE\)).
- <sup>14</sup>. Makārim Shīrāzī, Nāṣir, *Tafsīr-i Nimūnah (The Exemplary Interpretation)*, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah (Islamic Books Press), <sup>1771</sup> SH (<sup>1447</sup> CE).
- Y. Murphy, Raymond, English Grammar in Use (Intermediate Fifth Edition), Cambridge University Press, Cambridge, Y. 19.
- Y). Murtadā Zubaydī, Moḥammad bin Moḥammad, *Tāj al-ʿArūs (The Crown of the Bride)*, Beirut: n.p., n.d.
- YY. Muṣṭafawī, Ḥasan, Al-Taḥqīq fī Kalimāt al-Qurʾān al-Karīm (The Investigation into the Words of the Noble Quran), Beirut: n.p., n.d.
- ۲۳. Qarā'atī, Muḥsin, *Tafsīr-i Nūr (The Light Interpretation)*, Tehran: Markaz-i Farhangī-i Dars'hā-yi az Qur'ān (Cultural Center of Lessons from the Quran Press), ۱۳۸۸ SH (۲۰۰۹ CE).
- 74. Qarashī, 'Alī Akbar, Qāmūs-i Qur'ān (The Quranic Lexicon), Tehran: n.p., YYYI SH (1997 CE).
- Yo. Qāsimī Shūb, Moḥammad; Nabavī, Sayyid Majīd, "Barrasī-i Sabk-i Zindagī az Manzar-i Āyat Allāh Khāminih'ī bā Ta'kīd bar Rawīkard, Mabnā wa Nahw-i Ijrā" (Examining the Lifestyle from the Perspective of Ayatollah Khamenei with Emphasis on Approach, Foundation, and Implementation), Fasl'nāmah-i Qur'ān wa 'Ulūm-i Ijtimā'ī (Quarterly Journal of Quran and Social Sciences), Year ', Issue', ''!' SH (''') CE).
- The Comprehensive Collection of Quranic Rulings), Tehran: Nāṣir Khusraw (Naser Khosrwo Press), The SH (1940 CE), The Edition.
- YV. Rāghib al-Iṣfahānī, Ḥusayn bin Moḥammad, Mufradāt Alfāz al-Qur ān (The Vocabulary of Quranic Terms), Beirut: n.d.
- 7A. Shawkānī, Moḥammad, Fatḥ al-Qadīr (The Victory of the Almighty), Damascus: Dār Ibn Kathīr (Ibn Kathir Publications), 1515 AH (1997 CE).
- 79. Țabarī, Moḥammad bin Jarīr, Jāmi al-Bayān fī Tafsīr al-Qur ān (The Comprehensive Explanation in the Interpretation of the Quran), Beirut: Dār al-Ma rifah (Al-Ma rifah Publications), 1517 AH (1991 CE).
- T. Ṭabāṭabāʾī, Moḥammad Ḥusayn, Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qurʾān (The Balance in the Interpretation of the Quran), Beirut: Muʾassasat al-Aʿlamī lil-Maṭbūʿāt (Al-Aʾlami Foundation for Publications), ۱۳۹ · AH (۱۹۷ · CE).
- The Tabrisi, Fadl bin Ḥasan, Tafsīr Jawāmi al-Jāmi (The Comprehensive Interpretation), Qom: Ḥawzah 'Ilmīyah Qom, Markaz-i Mudīrīyat (Qom Seminary, Management Center Press), ١٤١٢ AH (١٩٩١ CE).
- TY. Umm Mohammad (Emily Assami), *The Quran: Saheeh International*, Abul-Qasim Publishing House, 1997.





- "T. Zamakhsharī, Maḥmūd bin 'Umar, Al-Kashshāf 'an Ḥaqā'iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl wa 'Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Ta'wīl (The Unveiler of the Realities of the Subtleties of Revelation and the Sources of Opinions on Aspects of Interpretation), Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī (Arabi Books Press), '٤٠ AH ('٩٨٦ CE).
- To. Zamānī, Moḥammad Ḥasan; Qāfī, Najmah, "Barrasī-i Nuqāṭ-i Qūwat wa Zaʿf-i Jild-i Awwal-i Tafsīr-i Muʿāṣirānah-i Qurʾān-i Karīm" (Examining the Strengths and Weaknesses of the First Volume of the Contemporary Interpretation of the Quran), Dū Fasl'nāmah-i 'Ilmī-i Qurʾān Pajūhī-i Khāwar'shināsān (Biannual Scientific Journal of Quranic Studies of Orientalists), Year ۱٩, Issue ٣٦, ١٤٠٣ SH (٢٠٢٤ CE).
- 77. Zamānī, Moḥammad Ḥusayn; Iskandar-Loo, Moḥammad Jawād, "Barrasī-i Shubuhāt-i Mustashriqān Pīrāmūn-i Ṣalāḥīyat-i Dīn dar Nazarīyah'pardāzī dar Ḥukūmat" (Examining the Doubts of Orientalists Regarding the Competence of Religion in Theorizing Governance), Dū Fasl'nāmah-i 'Ilmī-i Qur'ān Pajūhī-i Khāwar'shināsān (Biannual Scientific Journal of Quranic Studies of Orientalists), Year ۱٩, Issue ٣٦, ١٤٠٣ SH (٢٠٢٤ CE).
- TV. https://abadis.ir/entofa.
- ۳۸. https://abidic.com/word.
- <sup>٣9</sup>. https://alhamdulillah.org.
- ن. https://blog.quranmajeed.com/what-is-the-day-of-judgment-in-islam.
- ¿\. https://dic.b-amooz.com/en/dictionary/w?word=rebuff#rebuff noun \.
- ٤٢. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english.
- ٤٣. https://en.m.wikipedia.org/wiki/Judgement Day in Islam
- ξξ. https://englishturbo.com/blog.
- ف. https://eshraghtrans.com/.post/raveshhaye-tarjomeye-motune-mazhabi.
- ٤٦. https://fastdic.com/word/contribution.
- EV. https://islamicbulletin.org/free downloads/quran/quran basic teachings.pdf.
- ٤٨. https://javadi.esra.ir/fa.
- ٤٩. https://kitaabun.com/shopping٣/quran.
- ••. https://m.clearquran.com/\•\.html.
- https://web.archive.org/web/۲۰۰۹۱۲۱٤۲۰۰۳۱۰/http://www.fonsvitae.com/qurancle ary.html.
- or. https://www.al-islam.org.
- ٥٣. https://www.arabnews.com/node/٣٦٢٧٢٦.
- οξ. https://www.dictionary.com/browse/poor.
- ••. https://www.eurasia.org.uk/docs/academic/books/Islamic\_Thought\_an\_Introductio n.pdf.
- ٥٦. https://www.islamawakened.com.
- ov. Https://www.Ldoceonline.Com.
- o.h. https://www.merriam-webster.com.

